
 

 

© Mykola Kozlovets, Liudmyla Hutsalo, 2025 

84 

UDC 27-788:2-18  

DOI 10.35433/2220-4555.24.2025.phyl-4  

Mykola Kozlovets, 

Doctor of Sciences (Phylosophy), Professor 

Zhytomyr Ivan Franko State University 

ORCID:000-0002-5242-912X 

mykola.kozlovets@ukr.net 

Liudmyla Hutsalo, 

PhD in History, Associate Professor, 

Zhytomyr Ivan Franko State University, 

ORCID:0000-0002-2627-3520 

 Hutsalo-L@zu.edu.ua 

MONASTYCYZM JAKO FENOMEN DUCHOWOŚCI WEWNĘTRZNEJ W WYMIARZE 

ANTROPOLOGICZNYM I EGZYSTENCJALNYM 

Artykuł poświęcony jest filozoficzno-religioznawczej analizie monastycyzmu jako 

holistycznemu uczeniu duchowemu, łączącemu praktyki ascetyczne, modlitwę wewnętrzną, 

mistyczną kontemplację i refleksję teologiczną. Monastycyzm jest postrzegany jako szczególny 

rodzaj duchowego doświadczenia, którego celem jest radykalna transformacja ludzkiej 

podmiotowości poprzez proces oczyszczenia serca, skupienia świadomości i intensyfikacji 

postrzegania sakralnej obecności.Ujawniono istotę monastycznej ascezy jako praktyki duchowej, 

zorientowanej na przemianę świadomości i osiągnięcie harmonii między wewnętrznym i 

zewnętrznym wymiarem bytu. Szczególną uwagę zwraca się na zjawisko modlitwy wewnętrznej jako 

metody uzyskania głębokiej ciszy umysłu, która stwarza warunki do kształtowania mistycznego 

horyzontu bytu. Ustalono duchowo-praktyczne formy realizacji ideału monastycznego. Ustalono, że 

monastycyzm nie sprowadza się do indywidualnego mistycyzmu, ale stanowi szczególny model 

wspólnoty duchowej, w której ascetyczny styl życia łączy się z służbą etyczną, praktykami 

kulturotwórczymi, myśleniem teologicznym i tradycją liturgiczną. W wymiarze filozoficznym 

monastycyzm jest interpretowany jako projekt transformacji ludzkiej egzystencji, mający na celu 

przezwyciężenie fragmentacji i wyobcowania charakterystycznego dla zwykłego doświadczenia. 

Stan wewnętrznej ciszy jawi się jako ontologiczny warunek osiągnięcie  jedności i otwartości na 

absolutyzowane źródło bytu. Duchowość monastyczna jest opisywana jako przejście od zewnętrznej 

różnorodności do wewnętrznej prostoty, od dyskursywności do holistycznej wizji, od 

egocentrycznego doświadczenia do odnowionej struktury podmiotowości, która jest zdolna do 

współistnienia z transcendencją. Udowodniono, że monastycyzm jest nie tylko odrębnym kierunkiem 

praktyki duchowej, ale fundamentalną doktryną filozoficzno-antropologiczną, oferującą 

uniwersalny model duchowego wzrostu, w którym wewnętrzna modlitwa, kontemplacja, 

powściągliwość moralna i wolność duchowa tworzą holistyczną ścieżkę samostworzenia. To 

uczenie łączy głębię ontologiczną i praktykę etyczną, co czyni jego jedną z najbardziej pojęciowych 

tradycji mistyki chrześcijańskiej. 

Słowa kluczowe: antropologia religijna, bizancjum, prawosławie, duchowa asceza, ontologia, 

transcendencja,ideologia, doświadczenie duchowe, doskonałość, osobowość, samotność. 

Микола Козловець, Людмила Гуцало. Чернецтво як феномен внутрішньої 

духовності в антропологічному та екзистенційному вимірах 

Стаття присвячена філософсько-релігієзнавчому аналізу чернецтва як цілісного 

духовного вчення, яке поєднує аскетичні практики, внутрішню молитву, містичне 

споглядання та богословську рефлексію. Чернецтво розглянуто як специфічний тип 

духовного досвіду, спрямований на радикальну трансформацію людської суб’єктивності 

mailto:Hutsalo-L@zu.edu.ua


Mykola Kozlovets, Liudmyla Hutsalo. Monastycyzm jako fenomen duchowości wewnętrznej w wymiarze 

antropologicznym i egzystencjalnym 

 85 

через процес очищення серця, зосередження свідомості та інтенсифікації сприйняття 

сакральної присутності. Розкрито сутність чернечої аскези як духовної практики, 

зорієнтованої на перетворення свідомості та досягнення гармонії між внутрішнім і 

зовнішнім виміром буття. Особлива увага приділяється феномену внутрішньої молитви як 

методу набуття глибинної тиші розуму, що створює умови для формування містичного 

горизонту буття. Встановлено духовно-практичні форми реалізації чернечого ідеалу. 

Визначено, що чернецтво не зводиться до індивідуального містицизму, а формує особливу 

модель духовної спільноти, де аскетичний спосіб життя поєднується з етичним служінням, 

культуротворчими практиками, богословським мисленням і літургійною традицією. У 

філософському вимірі чернецтво інтерпретується як проект трансформації людського 

існування, спрямований на подолання роздробленості та відчуженості, характерних для 

звичайного досвіду. Стан внутрішньої тиші постає як онтологічна умова осягнення єдності 

та відкритості абсолютизованому джерелу буття. Чернеча духовність описується як рух 

від зовнішньої багатоманітності до внутрішньої простоти, від дискурсивності до цілісного 

бачення, від егоцентричного досвіду до оновленої структури суб’єктивності, яка здатна до 

співбуття з трансцендентним. Доведено, що чернецтво є не лише окремим напрямом 

духовної практики, а фундаментальним філософсько-антропологічним вченням, що 

пропонує універсальну модель духовного зростання, де внутрішня молитва, споглядання, 

моральна стриманість і духовна свобода формують цілісний шлях самотворення. У цьому 

вченні поєднуються онтологічна глибина й етична практика, що робить його однією з 

найконцептуальніших традицій християнської містики. 

Ключові слова: релігійна антропологія, візантизм, православ’я, духовна аскеза, 

онтологія, трансцендентність, ідеологія, духовний досвід, досконалість, особистість, 

усамітнення. 

Mykola Kozlovets, Liudmyla Hutsalo. Monasticism as a Phenomenon of Inner Spirituality in 

Anthropological and Existential Dimensions 

The article is devoted to the philosophical and religious analysis of monasticism as a 

holistic spiritual teaching that combines ascetic practices, inner prayer, mystical contemplation and 

theological reflection. Monasticism is considered as a specific type of spiritual experience aimed at 

the radical transformation of human subjectivity through the process of purification of the heart, 

concentration of consciousness and intensification of the perception of the sacred presence. The 

essence of monastic asceticism as a spiritual practice oriented towards the transformation of 

consciousness and achieving harmony between the inner and outer dimensions of being is revealed. 

Special attention is paid to the phenomenon of inner prayer as a method of acquiring deep silence 

of the mind, which creates conditions for the formation of the mystical horizon of being. Spiritual 

and practical forms of realizing the monastic ideal are established. It is determined that 

monasticism is not reduced to individual mysticism, but forms a special model of spiritual 

community, where an ascetic lifestyle is combined with ethical service, cultural practices, 

theological thinking and liturgical tradition. In the philosophical dimension, monasticism is 

interpreted as a project for the transformation of human existence, aimed at overcoming the 

fragmentation and alienation characteristic of ordinary experience. The state of inner silence 

appears as an ontological condition for the attainment of unity and openness to the absolutized 

source of being. Monastic spirituality is described as a movement from external diversity to internal 

simplicity, from discursiveness to holistic vision, from egocentric experience to a renewed structure 

of subjectivity, which is capable of coexistence with the transcendent. It is proven that monasticism 

is not only a separate direction of spiritual practice, but a fundamental philosophical and 

anthropological teaching that offers a universal model of spiritual growth, where inner prayer, 

contemplation, moral restraint and spiritual freedom form a holistic path of self-creation. This 

teaching combines ontological depth and ethical practice, which makes it one of the most 

conceptual traditions of Christian mysticism.  



Українська полоністика. Випуск 24. Філософські дослідження 

 86 

Keywords: religious anthropology, Byzantium, Orthodoxy, spiritual asceticism, ontology, 

transcendence, ideology, spiritual experience, perfection, personality, solitude. 

Określenie problemu i jego związek z ważnymi zadaniami naukowymi i praktycznymi. 

Monastycyzm jako tradycja duchowo-ascetyczna stanowi jedno z najbardziej złożonych i najmniej 

jednoznacznie interpretowanych zjawisk mistyki chrześcijańskiej. Pomimo znacznej liczby badań 

teologicznych, historyczno-doktrynalnych i kulturoznawczych, jego treść filozoficzno-

antropologiczna, wewnętrzna struktura praktyk duchowych i podstawy ontologiczne są nadal 

przedmiotem dyskusji. Głównym problemem jest określenie, w jaki sposób hezychastyczna praktyka 

wewnętrznej ciszy, skupienia świadomości i ciągłej modlitwy tworzy szczególny rodzaj duchowego 

doświadczenia, wykraczającego poza tradycyjne kategorie religijne i wymagającego własnego 

aparatu pojęciowego. 

Problematyka wynika również z ambiwalencji zjawiska hezychastycznego: z jednej strony 

hezychazm pojawia się jako tradycja mistyczna o czysto religijnym charakterze, az drugiej jako 

antropologia filozoficzna zorientowana na transformację struktury podmiotu ludzkiego i jego 

wewnętrznego świata. To właśnie ta dwoistość, duchowo-praktyczna, a jednocześnie ontologiczno-

filozoficzna, utrudnia jej interpretację i wymaga zintegrowanych badań, które łączyłyby podejścia 

religioznawcze, filozoficzne, antropologiczne i psychologiczne. 

Dodatkowej aktualności problemu nadaje fakt, że hezychazm nie sprowadza się do historycznie 

zlokalizowanej praktyki, ale jest uniwersalnym modelem duchowej transformacji, który opiera się na 

wewnętrznej pracy nad świadomością, przezwyciężaniu duchowego rozdrobnienia i uzyskaniu stanu 

całości. Jednocześnie dyskurs naukowy wciąż nie wypracował całościowego zrozumienia, w jaki 

sposób wewnętrzną modlitwę, ciszę umysłu i ascetyczną samodyscyplinę można opisać w 

kategoriach antropologii filozoficznej i czy można je uznać za formę fenomenologii wewnętrznego 

doświadczenia. 

Analiza badań i publikacji podstawowych. Problematyka monastycyzmu ma długą historię 

badań w literaturze teologicznej, filozoficznej, religioznawczej i kulturoznawczej, jednak jej 

konceptualne opracowanie pozostaje fragmentarycznym. Najbardziej rozwiniętym aspektem jest 

tradycyjnie element dogmatyczno-teologiczny, w ramach którego podejmowano próby 

usystematyzowania doktryny hezychastycznej, analizy jej miejsca w chrześcijańskiej tradycji 

duchowej, zrozumienia sporów teologicznych, które towarzyszyły powstaniu doktryny wewnętrznej 

modlitwy i uczenia o ubóstwie.  

Znaczną uwagę przyciągała również historyczno-doktrynalna rekonstrukcja dziedzictwa 

hezychastycznego, ukierunkowana na badanie powstawania praktyk ascetycznych, rozwoju 

monastycznych form organizacji i przekazywania literatury patrystycznej. Badano liturgiczne cechy 

praktyki, symboliczną strukturę modlitwy, specyfikę duchowego kierownictwa, a także recepcję 

tradycji hezychastycznej w różnych środowiskach kulturowo-religijnych.  

Filozoficzny wymiar hezychazmu, pomimo indywidualnych prób jego interpretacji, do tej pory 

nie uzyskał wystarczającej konceptualizacji systemowej. Poza wystarczającą uwagą pozostaje 

kwestia wewnętrznej struktury doświadczenia hezychastycznego, jego ontologicznych podstaw, 

antropologii kordocentrycznej, mechanizmów tworzenia mistycznej „wizji” i fenomenologii ciszy 

jako szczególnego stanu świadomości. Niedostatecznie rozwinięty pozostaje również aksjologiczny 

aspekt hezychazmu, w szczególności sposób, w jaki jego duchowe praktyki kształtują paradygmat 

etyczny, strukturę podmiotowości i model duchowego samozgłębienia. 

We współczesnym dyskursie naukowym wciąż wyczuwalna jest fragmentaryczność podejść 

interdyscyplinarnych: istniejące badania często koncentrują się na odrębnych liniach, teologicznych, 

historycznych lub psychoduchowych, bez oferowania integralnego modelu analizy fenomenu. 

Wymaga pogłębienia i zbadania mistycyzmu hezychastycznego w kontekście współczesnej 

antropologii filozoficznej, fenomenologii religii, psychologii duchowości i etyki doświadczeń 

wewnętrznych. 

Prezentacja głównego materiału i uzasadnienie uzyskanych wyników naukowych. Tradycja 

prawosławna pojawiła się w kulturze ukraińskiej nie tylko jako system wiary lub obrzędowości, ale 



Mykola Kozlovets, Liudmyla Hutsalo. Monastycyzm jako fenomen duchowości wewnętrznej w wymiarze 

antropologicznym i egzystencjalnym 

 87 

jako strukturalnie tworzący duchowy uniwersum, który zintegrował archetypowe głębokie warstwy 

mentalności i stał się podstawą formowania się ukraińskiej jaźni kulturowo-egzystencjalnej. To 

właśnie w prawosławiu odbyła się konstytucja tych symbolicznych form, które nakreśliły horyzont 

tożsamości narodowej, modele pamięci zbiorowej, wyobrażenia o człowieku i wspólnocie, duchową 

hierarchię wartości. Przyjęcie chrześcijaństwa Bizantyjskiego, które na zewnątrz wygląda jak 

historycznie uwarunkowany akt polityczno-kulturowy, w rzeczywistości miało charakter głębokiego 

przejścia światopoglądowego od pogańskiej religijności kosmicznej do personalistycznej 

antropologii chrześcijańskiej. 

Starożytna rusińska świadomość religijna okazała się wystarczająco dojrzała, aby przyjąć 

monoteistyczny transcendentalny Absolut, który w warunkach istniejących kosmogonicznych 

wyobrażeń wymagał całościowego przemyślenia wszechświata, miejsca człowieka i natury sakralnej. 

Fakt, że bizantyjski model chrześcijaństwa został zintegrowany bez znaczących konfliktów 

kulturowych, wynika z otwartości tradycji wschodniochrześcijańskiej na lokalne formy 

etnokulturowe: jej symboliczna struktura nie zniszczyła autochtonicznych archetypów, ale włączyła 

je do szerszego uniwersalistycznego horyzontu [5, с. 93]. W tym sensie prawosławie stało się nie 

tylko mediatorem religijnym, ale także antropologicznym, formą kultury, która wyznaczała granice 

tego, co dopuszczalne, pożądane i duchowo znaczące. 

Ponieważ Kościół Bizantyjski przez prawie półtora tysiąclecia był centrum duchowo-

ontologicznej refleksji cywilizacji prawosławnej, "bizantynizm" stał się nie tylko zbiorem norm 

liturgicznych lub kanonicznych, ale szczególnym rodzajem myślenia kulturowo-duchowego. 

Wpłynął nie tylko na praktykę kościelną Rusi-Ukrainy, ale także na strukturę światopoglądu, na tryby 

postrzegania czasu i historii, na fenomenologię doświadczenia sakralnego. Współdziałając z 

autochtonicznymi pojęciami sakralności, paradygmat bizantyjski stał się podstawą do kształtowania 

ukraińskiej wersji prawosławnego światopoglądu, w którym pojęcia "ukrainiec" i "prawosławny" 

zaczęły funkcjonować jako synkretyczne kategorie tożsamości kulturowej [9]. 

Autonomiczna w funkcjonowaniu w ramach patriarchatu Konstantynopola ukraińska tradycja 

kościelna rozwinęła swoisty typ kultury eklezjalnej, która opierała się na takich zasadach, jak 

soborowość, jakościowo różniąca się od zachodniego racjonalistycznego indywidualizmu; pociąg 

apostolski jako forma historycznej samoidentyfikacji; dystansowanie się od władzy świeckiej jako 

aksjomatyczna zasada wolności bytu kościelnego; dydaktyczność jako forma intelektualno-

duchowego drutu; tolerancja jako przejaw antropologicznej otwartości. Wszystko to ukształtowało 

swoisty ontologiczny typ ukraińskiego prawosławia nie tylko zjawiska religijnego, ale także zjawiska 

antropologii kulturowej. 

Rozprzestrzenianie się hezychazmu w ukraińskiej przestrzeni duchowej było świadectwem 

głębokiej wewnętrznej potrzeby kultury w doświadczeniu wewnętrznego skupienia, w intencji 

"oczyszczenia serca" i mistycznego poznania Boga. Tradycja hezychastów, importowana poprzez 

kontakty monastyczne athos-bułgarskie, znalazła w Ławrze Pieczerskiej sprzyjające środowisko do 

rozwoju. Wspomniane w liście archimandryty Dositheusa praktyki modlitwy Jezusowej, 

milczenia,„inteligentnego działania” otworzyły przestrzeń do kształtowania szczególnego rodzaju 

podmiotowości duchowej-podmiotowości zorientowanej na wewnętrzną transformację, 

przezwyciężenie namiętności psychicznych i uzyskanie integralności ontologicznej [10]. 

Dlatego Kijowsko-Peczerska tradycja monastycyzmu, ustanowiona przez mnicha Teodozjusza w 

X-XI wieku, ukształtowała model życia duchowego, który łączył ascezę, pracowitość, służbę innym 

i praktyki kulturalne od przepisywania książek po kronikę. W tych procesach wyrzeczenia pełniła nie 

tylko funkcję doskonalenia moralnego i etycznego, ale także funkcję dyscypliny ontologicznej 

mającej na celu ukształtowanie pewnego rodzaju antropologii duchowej, w ramach której osoba 

ludzka była uważana za zdolną do deifikacji poprzez oczyszczenie i wewnętrzną pracę. 

Wpływ hezychazmu można również prześledzić w sferze edukacyjnej: kształtowanie się 

ukraińskiej tradycji duchowo-intelektualnej jest nierozerwalnie związane z kulturowo-

cywilizacyjnym gestem księcia Włodzimierza Wielkiego. Reforma edukacyjna Włodzimierza była 

nie tyle decyzją administracyjną, ile transformacją ontologiczną poprzez wprowadzenie nowego 



Українська полоністика. Випуск 24. Філософські дослідження 

 88 

sposobu myślenia kulturowego opartego na antropologii chrześcijańskiej [1, с. 15]. Tworzenie szkół, 

tworzenie wielojęzycznej wykształconej elity, wprowadzenie greckojęzycznej książki wszystko to 

odzwierciedlało powstanie nowego typu duchowości, zorientowanej na tekst, znaczenie, logos, a nie 

tylko na obrzęd czy zwyczaj. 

"Dioptra" Filipa Monotropa zajęła ważne miejsce w recepcji myśli hezychastycznej, ponieważ 

oferowała nie tylko ascetyczną technikę, ale także rozbudowany model antropologiczny, w ramach 

którego ludzką podmiotowość rozumiano jako wewnętrznie podzieloną, ale powołaną do całości [3, 

с. 79]. "Dusza-władczyni" i "ciało-służąca" w strukturze tekstu nie stanowią dualistycznej opozycji, 

ale dynamiczne bieguny jednej ludzkiej natury, która jest w trakcie tworzenia. Takie podejście jest 

zgodne z bizantyjskim neoplatonizmem i hezychastyczną koncepcją "oczyszczenia serca", w której 

wewnętrzny konflikt nie jest oznaką zepsucia, ale strukturalną przesłanką duchowego wzrostu. W ten 

sposób "dioptra" wprowadzała ukraińskiego czytelnika w przestrzeń wschodniochrześcijańskiej 

ascetyki filozoficznej, gdzie samowiedza jest postrzegana jako droga powrotu do pierwotnej harmonii 

ontologicznej. 

Rozpowszechnienie tego dzieła w ukraińskich przestrzeniach świadczy o tym, że kultura duchowa 

Rusi-Ukrainy zmierzała w kierunku pogłębienia wewnętrznego, intymnego i osobistego wymiaru 

doświadczenia religijnego. To właśnie ta intencja do "życia wewnętrznego", nieodłącznie związana 

z tradycją hezychastyczną, okazała się bliska mentalności Ukraińców, dla których charakterystyczny 

jest kordocentryzm – skłonność do doświadczania świata przez serce jako centrum wiedzy duchowej 

[13]. Ukraiński typ religijności dążył do integracji doświadczeń emocjonalno-zmysłowych, 

intuicyjnych i bezpośrednio egzystencjalnych, co stworzyło korzystny grunt dla postrzegania 

hezychastycznych koncepcji oczyszczenia myśli, wewnętrznej koncentracji i nieustannej modlitwy. 

Ta psycho-i duchowo-antropologiczna otwartość doprowadziła do tego, że idee hezychazmu nie 

tylko zostały włączone do życia kościelnego, ale także stały się składnikiem szerszego paradygmatu 

kulturowo-duchowego. Ukraińska duchowość przez wieki zachowywała priorytet nie racjonalno-

teoretycznej, a mianowicie wiedzy doświadczalnej, co czyni ją bliższą tradycyjnej mistyce 

chrześcijańskiej niż logoscentrycznej scholastyce zachodniej. W tym sensie kultura ukraińska nie 

dążyła do transformacji świata zewnętrznego, ale do samodoskonalenia człowieka, do kształtowania 

wewnętrznej integralności, do osiągnięcia harmonii między duchowym a cielesnym. Dlatego religia, 

moralność i sztuka stały się wiodącymi formami duchowej ekspresji Ukraińców, podczas gdy nauki 

racjonalnego typu są drugorzędne w stosunku do etosu serca. 

Na tym tle nie jest zaskakujące, że praktyki religijne „uświęcania życia”błogosławieństwa życia 

codziennego, wydarzeń rodzinnych, cykli życia poprzez tradycje bizantyjskiego brewiarza stały się 

długotrwałym elementem ukraińskiej kultury duchowej. Idea sakralizacji życia codziennego, głęboko 

zakorzeniona w tradycji prawosławnej, nabrała na Ukrainie szczególnej formy: wiara nie była 

uważana za sferę odrębnej działalności religijnej, ale za sposób istnienia, przenikający życie, pracę, 

relacje pokrewieństwa, relacje z naturą [11]. 

W swoim historycznym rozwoju Kościół Prawosławny na Ukrainie zachował wysoki poziom 

autonomii-liturgicznej, teologicznej, językowej i kulturowej. Wprowadzenie języka 

staroukraińskiego (starosłowiańskiego) do użytku liturgicznego i muzycznego, przeprowadzonego 

przez Cyryla i Metodego i wspieranego przez ukraińskich uczonych w piśmie, przyczyniło się nie 

tylko do rozpowszechnienia wiedzy chrześcijańskiej, ale także do powstania tożsamości językowej, 

dzięki której sakralne słowo zyskało specyficzne brzmienie narodowe. Stało się to podstawą dalszego 

kształtowania ukraińskiej tradycji duchowej i książkowej. 

Metropolia Kijowska, znajdująca się pod jurysdykcją Konstantynopola, była otwarta na 

intelektualne impulsy z Bizancjum, więc idee hezychazmu przenikały do ukraińskiego środowiska 

kościelnego nie tylko poprzez pojedyncze dzieła, ale także poprzez ogólną atmosferę życia 

duchowego. Rola metropolity Teognosta była szczególnie znacząca: jako Grek z pochodzenia i 

człowiek z duchowej szkoły Athos, przyczynił się do zakorzenienia etosu hezychastycznego na 

ziemiach ukraińskich, w szczególności w regionie Wołyńskim. 



Mykola Kozlovets, Liudmyla Hutsalo. Monastycyzm jako fenomen duchowości wewnętrznej w wymiarze 

antropologicznym i egzystencjalnym 

 89 

Rozprzestrzenianie się hezychazmu na Ukrainie w XIV-XVI wieku przejawiało się przede 

wszystkim w tłumaczeniu i rozpowszechnianiu korpusu literatury patrystycznej. Wzrost 

zainteresowania dziełami chrześcijańskich neoplatonistów, Jana z Synaju, Izaaka Syryna, Symeona 

nowego Teologa, Hesychiusza z Synaju, Maksyma Wyznawcy, Pseudo-Dionizego Areopagita, 

świadczy o tym, że ukraińska kultura duchowa wchodziła w kontekst filozoficzno-mistycznego 

dyskursu charakterystycznego dla chrześcijańskiego Wschodu [8]. 

Tak więc ukraińska recepcja hezychazmu nie była mechanicznym przeniesieniem praktyk 

bizantyjskich, ale procesem głębokiej integracji kulturowej i fenomenologicznej reinterpretacji, w 

wyniku której hezychazm stał się organicznym elementem ukraińskiej duchowości. 

Rozprzestrzenianie się hezychazmu na terytorium mitropolii Kijowskiej w XIV–XV wieku było 

nierozerwalnie związane z działalnością wielu wybitnych postaci kościelnych, którzy występowali 

nie tylko jako nosiciele tradycji monastycznej, ale także jako tłumacze filozoficzno-ascetycznego 

światopoglądu Wschodu. Metropolita Kuprijan (ok. 1330–1406), uformowany w duchowym 

środowisku Bułgarii, Konstantynopola i Athos, stał się jednym z kluczowych pośredników między 

bizantyjskim hezychazmem a ukraińską sferą mentalno-kulturową. Jego działalność nie ograniczała 

się do spraw liturgicznych: miała charakter głęboko intelektualny. Przywiezione przez niego serbskie 

i bułgarskie korpusy teologiczne zawierały teksty polecane przez mistrzów hezychastów jako 

narzędzia duchowego samokształcenia i kultu. Praca tłumaczeniowa i kopiująca, którą zainicjował 

Kupriyan, świadczyła o tym, że ukraińska duchowość stopniowo wkraczała w szeroką przestrzeń 

wschodniochrześcijańskiej ascetyki. 

Jeszcze większy wpływ ideologiczny wywarł Metropolita Grigorij Camblak (1364–1426) – 

wybitny przedstawiciel bułgarsko-bizantyjskiego środowiska intelektualnego i uczeń patriarchy 

Eutymiusza. Dzieła Camblaka, w szczególności "słowo pochwały dla Eutymiusza 

Tyrnowskiego","Opowieść o przeniesieniu relikwii św. Paraskewy" i "Życie Stefana Dechańskiego", 

stanowiły holistyczny system pedagogiki duchowej, w którym hezychastyczne doświadczenie 

wewnętrznej koncentracji przedstawiało jako dominujący sposób chrześcijańskiego samopoznania 

[3, с. 200]. Dzieła te, nasycone motywami ontologicznymi, opisami wewnętrznego działania łaski i 

filozoficznymi dysputami serbskich mnichów z XIV wieku, ukształtowały w środowisku ukraińskim 

specyficzny typ myślenia religijno-praktycznego, który skupiał się nie na kulcie zewnętrznym, ale na 

wewnętrznej transformacji ludzkiej natury. 

W ХV–ХVІ wieku hezychazm stopniowo stał się elementem ukraińskiej kultury religijnej, 

wpływając na religijno-konserwatywne kręgi intelektualne, ostrogskich uczonych w piśmie-

tradycjonalistów, Iwana Wyszeńskiego, Hioba Kniaginickiego, później Paisija Weliczkowskiego, a 

nawet myślicieli o wyraźnie filozoficznym światopoglądzie, takich jak Hryhorij Skoworoda i Pamfil 

Jurkiewicz. Wpływ ten nie był przypadkowy: ukraińska duchowość zawsze była wrażliwa na te 

formy wiedzy religijnej, które kładą nacisk na wewnętrzną wolność, serdeczną samowiedzę i osobiste 

poszukiwania egzystencjalne, czyli na to, co stanowi istotę doświadczenia hezychastycznego. 

Athos jako centrum prawosławnej ascezy i praktyki hezychastycznej odegrał kluczową rolę w 

życiu duchowym świata prawosławnego. Jego wpływ na Bałkany, Kaukaz, Europę Środkowo-

Wschodnią, a zwłaszcza Ruś-Ukrainę, determinował nie tylko świadomość religijną, ale także kulturę 

polityczną, ponieważ hezychazm tworzył rodzaj ascetycznego przywództwa, w którym władza była 

postrzegana jako służba, a nie dominacja. Dlatego pielgrzymki ukraińskich mnichów na Athos w 

XIV-XVI wieku, ich powrót z nowymi tłumaczeniami dzieł patrystycznych, traktatami Grzegorza 

Palamy, Nila Kawasili i innymi tekstami ascetycznymi przyczyniły się do powstania pewnego 

rodzaju intelektualnego „energicznego kręgu” między Athosem a metropolią Kijowską, dzięki 

któremu upadek po najeździe mongolskim został zrekompensowany duchową odnową. 

Mnisi z Athos aktywnie przyłączyli się do przywrócenia ukraińskiego życia monastycznego, 

przekazując techniki modlitwy, nauki o "oczyszczeniu umysłu", schemat duchowej samokontroli i 

wewnętrzne działanie łaski. W tym sensie Athos stał się nie tylko geograficzną lokalizacją 

wyrzeczenia, ale także symbolem transcendentalnej pionu, łączącej to, co ziemskie i niebiańskie, 

człowieka i Absolut [12]. 



Українська полоністика. Випуск 24. Філософські дослідження 

 90 

Ciekawą i mało zbadaną stroną jest wsparcie finansowe książąt kijoworusińskich i świeckich dla 

klasztorów Athos. Darowizny, które mnisi Athos zbierali na ziemiach ukraińskich, zapewniały 

materialną podstawę do istnienia klasztorów, które cierpiały z powodu presji podatkowej Imperium 

Osmańskiego. W ten sposób społeczność ukraińska przyłączyła się do zachowania duchowej 

autonomii Athos, który w środowisku dominacji Islamskiej przekształcił się w rodzaj "duchowej 

cytadeli" chrześcijaństwa. To pokazuje, że duchowa wymiana między Afonem a Ukrainą miała 

charakter dwustronny: nie tylko Afon dawał Ukraińcom duchowość, ale także Ukraińcy chronili Afon 

jako świętą przestrzeń wszechprawosławnej wagi. 

Szczególną rolę w podtrzymywaniu tradycji afońskich odegrała Wołyń. W XVI wieku miasto 

Ostrog stało się centrum interakcji między ukraińską, grecką i Athoską tradycją monastyczno-

ascetyczną. Tutaj, dzięki księciu Wasilijowi-Konstantinowi Ostrogskiemu, Akademia Ostrogska 

stała się pierwszym ośrodkiem pełnoprawnej systemowej edukacji chrześcijańsko-humanitarnej. 

Akademia łączyła słowiańsko-grecko-łacińską naukę z duchowością prawosławną, co czyniło ją 

wyjątkowym zjawiskiem w krajobrazie kulturowym Europy Wschodniej. 

To właśnie w Ostrogu powstało środowisko intelektualne, które utrzymywało aktywne kontakty z 

Athosem. Nauczali tu Cyryl Lukaris, Nikifor Kantakuzen i inni działacze związani z 

konstantynopolitańskim kręgiem duchowym. Pracowali tu HiobKniażnicki i Kuprijan Ostrożanin, 

którzy później zostali mnichami z Athos. Do tego środowiska należał również Iwan Wyszeński, jeden 

z najbardziej oryginalnych ukraińskich pisarzy duchowych, którego monastycyzm Athos 

ukształtował jego ascetyczną filozofię. 

Założenie drukarni w Ostrogu miało nie tylko znaczenie kulturowo-edukacyjne, ale także głębokie 

hezychastyczne: czyniło ono teksty tradycji ascetycznej dostępnymi dla szerokich kręgów 

ukraińskich czytelników. Książka przekazana przez księcia Ostrogskiego z dziełami Palamy i 

Kawasili stała się kluczowa dla rozpowszechnienia teologii palamickiej w regionie. 

Nowy etap ewolucji tradycji hezychastycznej na ziemiach ukraińskich po upadku Rusi Kijowskiej 

był spowodowany silnym wpływem południowo-słowiańskiego odrodzenia duchowego i 

intelektualnego wzrostu, który historiografia określa jako "odrodzenie hezychastyczne" XIV–XV 

wieku. proces ten miał nie tylko znaczenie teologiczne, ale także kulturowo-cywilizacyjne: 

przyczynił się do powstania nowej jakości starożytnej kultury ukraińskiej, literatury i sztuki 

chrześcijańskiej, określając ich ontologiczną i aksjologiczną orientację. 

W XVI wieku Wołyń, przede wszystkim Ostrog i Łuck, pojawia się jako kluczowy region 

duchowo-kulturowej recepcji hezychazmu i intensywnego dialogu z Athosem. To tutaj, w 

środowisku Ostrogskiego kręgu uczonych w piśmie i monastycyzmu, w przeddzień Unii Berestejskiej 

miała miejsce głęboka integracja tradycji Athoskiej ascetycznej w struktury życia społecznego i 

kościelnego. Оkres ten można określić jako "ukraińskie odrodzenie hezychastyczne" końca XVI –

początku XVII wieku, ponieważ właśnie wtedy hezychazm staje się systemowym czynnikiem 

odnowy ukraińskiego prawosławia. 

Jednym z najbardziej znanych afonitów ukraińskiego pochodzenia był starzec Iwan Wyszeński – 

postać, w której asceza Athoska przybrała formę filozoficzno-polemicznego światopoglądu. 

Wyszeński, po prawie czterech dekadach życia na świętej górze, przeniósł na Ukrainę nie tylko 

doświadczenie monastyczne, ale także głęboką intelektualną tradycję duchowego oporu i moralnego 

oczyszczenia. Jego dzieła polemiczne stały się podstawą nowego gatunku ukraińskiej literatury 

duchowej, który kładł nacisk na wewnętrzne oczyszczenie Kościoła i powrót do pierwotnej prostoty 

Apostolskiej [6, с. 140]. To nie był tylko kierunek literacki – była to próba stworzenia nowego rodzaju 

podmiotowości chrześcijańskiej. 

W ścisłej współpracy z Wyszeńskim działał hieroschimnichHiob (Kniażnicki), założyciel 

Maniawskiej pustelni, który stał się ukraińskim odpowiednikiem życia monastycznego Athoskiego. 

Pustelnia Maniawska przekształciła się w sieć duchową, która zjednoczyła dziesiątki klasztorów i 

pustelni Zachodniej Ukrainy, ustanawiając precedens dla rozwoju lokalnej, ale głęboko 

zakorzenionej w powszechnej tradycji "geografii hezychast" ukraińskiego monastycyzmu. 



Mykola Kozlovets, Liudmyla Hutsalo. Monastycyzm jako fenomen duchowości wewnętrznej w wymiarze 

antropologicznym i egzystencjalnym 

 91 

Odbudowa klasztoru Poczajowskiego przez Hioba Żelaznego była kontynuacją tego procesu 

ucieleśnieniem duchowości Athoskiej w lokalnej tradycji[7, с. 85–87]. 

W XVI–XVII wieku monastycyzm Athos odegrał wyjątkową rolę w zachowaniu i odnowie 

prawosławia na Ukrainie. To właśnie duchowe impulsy Athos przyczyniły się do reformy klasztorów, 

ożywienia działalności literackiej, artystycznej, estetycznej i muzycznej, rozwoju tradycji 

polemicznej, a także mobilizacji ukraińskich Kozaków do udziału w obronie Kościoła. Kozacy z 

kolei twórczo zinterpretowali tradycję monastyczną: ukształtował się swoisty model "kozackiej 

pobożności", który obejmował braterstwo, przestrzeganie ślubów, czczenie Bogurodzicy jako 

Niebiańskiej Patronki, tworzenie własnych pustelni, udział w pielgrzymkach, przyjmowanie 

mnichów przez poszczególnych kozaków. Była to wyjątkowa synteza: etos monastyczny i kodeks 

wojskowy tworzyły duchowo-moralny rdzeń tożsamości kozackiej. 

Szczególną wagę w tym kontekście nabiera zasnowany na Athosie ukraińskim starzcem Paisijem 

Welyczkowskim "małorosyjska" pustelnia Ilinska, która stała się ikonicznym zjawiskiem nie tylko w 

historii słowiańskiego monastycyzmu na świętej górze, ale także w ogólnej strukturze bractwa 

monastycznego Athos XVIII wieku. W pustelni Ilinskiej nastąpiło przywrócenie i twórcza asymilacja 

tradycji starczości i hezychazmu, powstała własna szkoła duchowa, która przekształciła klasztor w 

ważne ognisko duchowości, oświecenia i książki, którego wpływ odczuwano daleko poza Athos – na 

Ukrainie, ziemiach rumuńsko-mołdawskich, na Bałkanach i w Grecji. Później pustelnia stała się 

również duchowym i kulturalnym centrum ukraińskiej emigracji kozackiej XVIII wieku, nabierając 

wyrazistych cech "małorosyjskiego" klasztoru, w którym znaczną część bractwa stanowili byli 

Kozacy zaporożscy z Zadunajskiej Siczy i Kubania [7]. 

Pomimo konfliktów zbrojnych i niestabilności politycznej drugiej połowy XVII–XVIII wieku, 

które towarzyszyły istnieniu państwowości kozacko-hetmańskiej, więzi duchowo-kulturowe między 

ukraińskim monastycyzmem, kozactwem i Athosem nie tylko nie są przerywane, ale nabierają nowej 

dynamiki. Ważną formą tej syntezy była współpraca w dziedzinie księg w XVII–XVIII wieku na 

zamówienie klasztorów Athos w ukraińskich drukarniach klasztornych wydawano książki liturgiczne 

i teologiczne, które były przekazywane na Athos do użytku liturgicznego i duchowo-intelektualnego. 

Szczególną rolę w tym procesie odegrała ukraińska starszyna Kozacka, która postrzegała materialne 

wsparcie athoskich siedzib jako integralny element własnego statusu i duchowego powołania. Jak 

świadczą listy pamięci, wśród ktytorów, donatorów i ofiarodawców klasztorów athoskich w tym 

czasie było wielu ukraińskich getmanów i przedstawicieli szlachetnej warstwy kozackiej. 

Do wzmocnienia kontaktów ukraińsko-athoskich przyczyniło się również pojawienie się w XVIII 

wieku nowych ukraińskich komórek zakonnych na Athos, założonych przy wsparciu Kozaków. 

Ożywiło to wymianę duchowo-kulturową, wzmocniło autorytet Athosa w ukraińskiej świadomości 

religijnej, pobudziło cyrkulację modeli duchowych, teologicznych, artystycznych i liturgicznych. 

Jednocześnie upadek ukraińskich komórek monastycznych na górze Athos był związany z 

wydarzeniami Greckiej rewolucji narodowo-wyzwoleńczej w latach 1821–1829, w wyniku której 

wiele ukraińskich pustelni i klasztorów zostało spustoszonych i zamkniętych; ich pełne odrodzenie 

nigdy się nie wydarzyło. 

W tym kontekście szczególnie wymowna jest interpretacja ukraińskiej pobożności w pracy N. 

Kostomarowa "Księga bytu narodu ukraińskiego". Analizując narodowy model pobożności, badacz 

podkreśla, że w epoce moralnego i kulturowego kryzysu realizmu Europejskiego XIX wieku, kiedy 

zsekularyzowana "pseudokultura" dała początek duchowej dzikości, to prawosławna Ukraina, która 

"zawsze trzymała się prawa Bożego", zachowała potencjał duchowej odnowy Europy. Ukraińskie 

kozactwo, kultywujące ideały równości, braterstwa i wysokich cnót moralno-estetycznych, wraz ze 

sprawiedliwymi mnichami-hezychastami tworzyło, według Kostomarowa, duchowe jądro 

tożsamości narodowej [2, с. 7]. Do tego rdzenia zalicza również wychowanków szkół braterskich i 

Akademii Kijowsko-Peczerskiej, postrzegając w nich nosicieli mądrości hezychastycznej i 

pobożności ukraińskiej. 

Ukraiński hezychazm XVIII-XIX wieku reprezentowany jest przez trzy podstawowe formy 

pobożności: Ławrską, Afonską i Podolsko-akademicką. Forma ławr związana z statutem Studyckim 



Українська полоністика. Випуск 24. Філософські дослідження 

 92 

przejawiała się w anachoretizmie, pustelnictwie, praktykowaniu ciągłej modlitwy Jezusowej jako 

sposobu na osiągnięcie mistycznego stanu wewnętrznego skupienia. Pierwszą hezychastyczną 

pustynię studycką z pustelnikami Peczerskimi założył Piotr Mogila w lesie Golosejewskim, co 

symbolicznie kontynuowało tradycję Kijowsko-Peczerską "lokalnego Athos". Żywoty mnichów 

hezychastów z Kijowa, takich jak Hryhorij-towarzysz, który według legendy był podnoszony podczas 

modlitwy, pokazują, jak głęboko zakorzeniony w tradycji Kijowskiej jest mistyczny model 

doświadczenia ascetycznego. 

Druga fala hezychazmu kijowskiego wiąże się z działalnością metropolity Filareta, który będąc w 

bliskim duchowym związku z tradycją pustyni Optyńskiej, spadkobiercą szkoły paisijskiej, potajemnie 

przyjął schemat i dokonał ascetycznego wyczynu Hezychasta, łącząc posługę arcybiskupską z praktyką 

wewnętrznej modlitwy, dobroczynności, służby biednym i pokrzywdzonym. Wśród kijowskich 

ascetów epoki ukraińskiego baroku i późniejszych czasów wymienieni są hieromnisi Parteniusz, Teofil, 

Wassian, Hiob, o. Aleksy-wszystkie oni tworzyli specyficzny typ "mistycznej służby", w której 

konturowanie nie przeciwstawiało się duszpasterstwu [4]. 

Wśród ukraińskich teologów, filozofów, działaczy społecznych i muzyków epoki baroku warto 

wyróżnić postacie Paisia Weliczkowskiego, Wasilija Grygorowicza-Barskiego, Hryhorija 

Skoworody, protopiereusza katedry Sofijskiej Jana Lewandy i Artemiusza Wedela. Każdy z nich w 

swój sposób dokonał twórczego przyswojenia tradycji hesychastycznej. Tak więc Artemiusz Wedel, 

według świadectwa badacza W. Askoczenskiego, był w ciągłym stanie modlitwy, znał Psałterz na 

pamięć, słuchał wyłącznie muzyki duchowej i często płakał podczas wewnętrznego oczyszczenia 

duszy.  Społeczność kijowska czciła go już za życia jako sprawiedliwego, w którym artystyczny 

geniusz łączył się z głęboką ascetyczną duchowością. 

Jeszcze jednym rodzajem ukraińskiej pobożności, który wyróżnia A. Makarow, była pobożność 

"chutorowa", powszechna wśród społeczności kijowskiej XVIII–XIX wieku. Jej nosiciele świadomie 

odmówili miejskich udogodnień, przenieśli się na chutor Kureniwka, gdzie prowadząc proste życie 

gospodarcze wraz z Kozakami–strażnikami granicy, kultywowali chrześcijańską pracę, ciszę, 

modlitwę i duchową koncentrację. Chutor Kureniwka stał się dla nich symbolicznym środowiskiem, 

w którym asceza łączyła się z braterską pracą i duchowym poszukiwaniem. Ten styl życia znalazł 

odzwierciedlenie w dziełach Hryhorija Skoworody, Mikołaja Kostomarowa, w tekstach 

"chutorowych" Tarasa Szewczenki, a także w dziedzictwie Pantelejmona Kulisza. W ten sposób etos 

hezychastyczny organicznie wszedł do kulturowego kodu ukraińskiej literatury i filozofii społecznej. 

Tak więc w pobożności chujtorowej barokowej Ukrainy harmonijnie połączyły się trzy źródła 

duchowości: starożytna klasztorna "święta bieda", bractwo kozackie oparte na wolnej pracy na ziemi 

oraz akademicka mądrość chrześcijańska z jej ideałami bezsrebrnictwa, powściągliwości i 

"zdobywania darów Ducha Świętego" [4, с. 110]. Ta synteza ukształtowała nowy model ukraińskiego 

doświadczenia religijnego, w którym osobista praca duchowa była nierozerwalnie związana z etyczną 

służbą wspólnocie. 

Nauczanie i duchowa praktyka hezychazmu wywarły zatem głęboki wpływ na prawosławną myśl 

teologiczną i ogólnie na ukraińską duchowość. Hezychaci łączyli ascetyczne odosobnienie z aktywną 

walką o czystość wiary, wewnętrzną dyscyplinę z odpowiedzialnością wobec świata, modlitwę z 

twórczością duchową. Rezultatem takiej syntezy był szczególny rodzaj światopoglądu, w którym 

mistyczna kontemplacja przechodziła w działanie etyczne, a duchowe oczyszczenie w zdolność do 

refleksji teologicznej i tworzenia kultury. Z wielkości, jaką osiąga ludzkie serce w doświadczeniu 

żywej komunii z Bogiem, narodziła się nowa odpowiedzialność za świat, śmiałość myśli i głębia 

religijno-filozoficznej wizji – te cechy, które ukształtowały ukraińską ścieżkę duchową. 

Wnioski i perspektywy dalszych badań. Monastycyzm jest całościową tradycją duchowo-

antropologiczną, łączącą dyscyplinę ascetyczną, modlitwę wewnętrzną, praktykę kontemplacyjną i 

specyficzną formę doświadczenia mistycznego. Centralnym elementem uczenia hezychastycznego 

jest skupienie się na wewnętrznej ciszy i oczyszczeniu serca, co zapewnia przejście od rozdrobnionej, 

fragmentarycznej struktury świadomości do stanu duchowej całości i harmonii ontologicznej. 

Hezychazm pokazuje wyjątkowy sposób rozumienia ludzkiej natury. Z jednej strony pojawia się jako 



Mykola Kozlovets, Liudmyla Hutsalo. Monastycyzm jako fenomen duchowości wewnętrznej w wymiarze 

antropologicznym i egzystencjalnym 

 93 

duchowa praktyka mająca na celu przekształcenie psychicznych i cielesnych sił człowieka; z drugiej 

strony, jako model antropologiczny, oferujący holistyczną wizję człowieka w jego dzieleniu się z 

transcendentalnym. W tradycji modlitwy wewnętrznej powstaje koncepcja "antropologii serca", w 

ramach której wewnętrzne skupienie jest postrzegane jako metoda przywrócenia pierwotnej głębi 

ludzkiego bytu. Wykazano, że praktyki hezychastycznej nie można sprowadzić jedynie do 

doświadczenia mistycznego lub do techniki religijnej. Stanowi wielowymiarowy paradygmat 

duchowy, który integruje medytacyjne formy samoleczenia, powściągliwość moralną, ascetyczną 

samodyscyplinę i specyficzne nastawienie etyczne. Ten paradygmat może tworzyć trwałe wspólnoty 

duchowe, które łączą wymiar kontemplacyjny z działalnością intelektualną, kulturową i edukacyjną. 

Hezychazm pojawia się nie tylko jako składnik tradycji mistyki chrześcijańskiej, ale jako koncepcja 

filozoficzno-antropologiczna, która zapewnia człowiekowi narzędzia duchowej integracji i 

samorealizacji. Zachowuje znaczenie we współczesnym dyskursie humanitarnym, ponieważ oferuje 

głęboki model interakcji człowieka z transcendentnym, a jednocześnie wyznacza ścieżkę 

kształtowania wewnętrznej wolności, całości i duchowej dojrzałości. 

Wykazwykorzystanych źródeł i literatury 

1. Біднов В. О. Церковні справи на Україні. Тарнів: Видавництво «Українська Автокефальна Церква», 1921, 

47 с. 

2. Костомаров М. І. Книга буття українського народу. [Б. м. : б. и., 2015]. 23 с. 

3. Кралюк П. М., Якубович М. М. Василь Суразький: апологія православної традиції. Острог: Видавництво 

Національного університету «Острозька академія», 2011. 212 с. 

4. Макаров А. М. Барокові корені київського благочестя. Духовний світ бароко. Збірник статей. 1997. С. 105–

112. 

5. Огієнко І. Українське монашество [Упоряд., авт. іст.–біогр. нарису та коментарів М. С. Тимошик]. Київ: 

Наша культура і наука, 2002. 393 с. 

6. Чижевський Д. Іван Вишенський. Філософські твори: у 4 т. Київ: Смолоскип, 2005. С. 130–141. 

7. Шумило С. В. Розвиток українсько-афонських духовно-культурних зв’язків у XVII – першій третині XIX 

ст. Дис. на здобуття наук. ступеня канд. іст. наук. 26.00.01 – Теорія та історія культури. Київ, НАКККІМ, 2021. 

303 с. 

8. Kroczak J. Hezychazm na Rusi. Wpływy, idee, postaci. Teologia i Człowiek. 2017. T. 36. № 4. S. 51–72. URL: 

https://apcz.umk.pl/TiCz/article/view/TiCz.2016.043/0 (дата звернення: 12.09.2025). 

9. Leśniewski K. W poszukiwaniu otwartej duchowości chrześcijańskiej: (perspektywa prawosławna). Elpis. 2002. 

Vol. 4. S. 53–73. URL: https://www.elpis.uwb.edu.pl/index.php/Elpis/article/view/483 (дата звернення: 12.09.2025). 

10. Mytnik I. Modlitwa Jezusowa jako dziedzictwo duchowe Polaków i Ukraińców. Studia Ucrainica Varsoviensia. 

2019. № 7. S. 97–108. URL: 

https://www.researchgate.net/publication/338029105_Modlitwa_Jezusowa_jako_dziedzictwo_duchowe_Polakow_i_Uk

raincow (дата звернення: 12.09.2025). 

11. Przybył-Sadowska E. Naturalne metody stymulacji doświadczenia ekstazy w praktykach prawosławnych 

hezychastów. Studia Religiologica. 2011. Tom 44. S. 121–133. URL: https://ejournals.eu/czasopismo/studia-

religiologica/artykul/naturalne-metody-stymulacji-doswiadczenia-ekstazy-w-praktykach-prawoslawnych-hezychastow 

(дата звернення: 12.09.2025). 

12. Sobczyk A. Hezychia jako owoc modlitwy Jezusowej według pism wybranych ojców z XIII/XIV wieku z góry 

Athos. Teologia i Człowiek. 2013. T. 21. № 1. S. 107–122. URL: https://apcz.umk.pl/TiCz/article/view/TiCz.2013.006 

(дата звернення: 12.09.2025). 

13. Tofiluk J. Hezychazm i jego wpływ na rozwój duchowości. Elpis. 2002. Vol. 4.Iss. 6. S. 97–106. URL: 

https://bazhum.muzhp.pl/media/texts/elpis/2002-tom-4-numer-6/elpis-r2002-t4-n6-s87-106.pdf (дата звернення: 

12.09.2025). 

References (translated & transliterated) 

1. Bidnov, V. O. (1921). Tserkovni spravy na Ukraini [Church affairs in Ukraine]. Tarniv: Vydavnytstvo "Ukrainska 

Avtokefalna Tserkva" [in Ukrainian]. 

2. Kostomarov, M. I. (2015). Knyha buttia ukrainskoho narodu [The Book of the Life of the Ukrainian People]. [Б. м. 

: б. і.]. [in Ukrainian]. 

3. Kraliuk, P. M., Yakubovych, M. M. (2011). Vasyl Surazkyi: apolohiia pravoslavnoi tradytsii [Vasy lSourazhsky: 

an apology for the Orthodox tradition]. Ostroh: Vydavnytstvo Natsionalnoho universytetu "Ostrozka akademiia" [in 

Ukrainian]. 

https://apcz.umk.pl/TiCz/article/view/TiCz.2016.043/0
https://www.elpis.uwb.edu.pl/index.php/Elpis/article/view/483
https://www.researchgate.net/publication/338029105_Modlitwa_Jezusowa_jako_dziedzictwo_duchowe_Polakow_i_Ukraincow
https://www.researchgate.net/publication/338029105_Modlitwa_Jezusowa_jako_dziedzictwo_duchowe_Polakow_i_Ukraincow
https://ejournals.eu/czasopismo/studia-religiologica/artykul/naturalne-metody-stymulacji-doswiadczenia-ekstazy-w-praktykach-prawoslawnych-hezychastow
https://ejournals.eu/czasopismo/studia-religiologica/artykul/naturalne-metody-stymulacji-doswiadczenia-ekstazy-w-praktykach-prawoslawnych-hezychastow
https://apcz.umk.pl/TiCz/article/view/TiCz.2013.006
https://bazhum.muzhp.pl/media/texts/elpis/2002-tom-4-numer-6/elpis-r2002-t4-n6-s87-106.pdf


Українська полоністика. Випуск 24. Філософські дослідження 

 94 

4. Makarov, A. M. (1997). Barokovi koreni kyivskoho blahochestia [Baroque roots of Kyivan piety]. Dukhovnyi svit 

baroko. Zbirnykstatei, 105–112 [in Ukrainian]. 

5. Ohiienko, I. (2002). Ukrainske monashestvo [Ukrainian monasticism]. [Uporiad., avt. ist. – biohr. narysu ta 

komentariv M. S. Tymoshyk]. Kyiv: Nasha kultura i nauka [in Ukrainian]. 

6. Chyzhevskyi, D. (2005). Ivan Vyshenskyi. Filosofski tvory: u 4 t. [Ivan Vyshensky. Philosophical works: in 4 

volumes]. Kyiv: Smoloskyp, 130–141 [in Ukrainian]. 

7. Shumylo, S. V. (2021). Rozvytok ukrainsko-afonskykh dukhovno-kulturnykh zviazkiv u XVII – pershiitretyni XIX 

st. [The development of Ukrainian-Athonite spiritual and cultural ties in the 17th – first third of the 19th century]. Dys. 

na zdobuttia nauk. stupenia kand. ist. nauk. 26.00.01 – Teoriia ta istoriia kultury. Kyiv, NAKKKIM [in Ukrainian]. 

8. Kroczak, J. (2017). Hezychazm na Rusi. Wpływy, idee, postaci [Hesychasm in Ruthenia. Influences, Ideas, and 

Figures]. Teologiai Człowiek, 36 (4), 51–72. URL: https://apcz.umk.pl/TiCz/article/view/TiCz.2016.043/0 (reference 

date: 12.09.2025) [in Polish]. 

9. Leśniewski, K. (2002). W poszukiwaniu otwartej duchowości chrześcijańskiej: (perspektywa prawosławna) [In 

Search of an Open Christian Spirituality: (An Orthodox Perspective)]. Elpis, 4, 53–73. URL: 

https://www.elpis.uwb.edu.pl/index.php/Elpis/article/view/483 (reference date: 12.09.2025) [in Polish]. 

10. Mytnik, I. (2019). Modlitwa Jezusowa jako dziedzictwo duchowe Polaków i Ukraińców [The Jesus Prayer as the 

spiritual heritage of Poles and Ukrainians]. Studia Ucrainica Varsoviensia, 7, 97–108. URL: 

https://www.researchgate.net/publication/338029105_Modlitwa_Jezusowa_jako_dziedzictwo_duchowe_Polakow_i_Uk

raincow(reference date: 12.09.2025) [in Polish]. 

11. Przybył-Sadowska, E. (2011). Naturalne metody stymulacji doświadczenia ekstazy w praktyka chprawosławnych 

hezychastów [Natural methods of stimulating the experience of ecstasyin the practices of Orthodox hesychasts]. Studia 

Religiologica, 44, 121–133. URL: https://ejournals.eu/czasopismo/studia-religiologica/artykul/naturalne-metody-

stymulacji-doswiadczenia-ekstazy-w-praktykach-prawoslawnych-hezychastow (reference date: 12.09.2025) [in Polish]. 

12. Sobczyk, A. (2013). Hezychia jako owoc modlitwy Jezusowej według pism wybranych ojców z XIII/XIV wieku 

z góry Athos [Hesychiaas the fruit of the Jesus Prayerac cordingto the writings of selected 13th/14th centuryfa the rsfrom 

Mount Athos]. Teologia i Człowiek, 21 (1), 107–122. URL: https://apcz.umk.pl/TiCz/article/view/TiCz.2013.006 

(reference date: 12.09.2025) [in Polish]. 

13. Tofiluk, J. (2002). Hezychazm i jego wpływ na rozwój duchowości [Hesychasm and its influence on the 

development of spirituality]. Elpis, 4 (6), 97–106. URL: https://bazhum.muzhp.pl/media/texts/elpis/2002-tom-4-numer-

6/elpis-r2002-t4-n6-s87-106.pdf (reference date: 12.09.2025) [in Polish]. 

 

 

Статтю отримано 01.09.2025 року.  

Прийнято до друку 16.10.2025 року. 

 
 


